عجلة الجمعية الإيوانية للغة العربية و آدابَها، فصلية علمية محكمة، العدد اله٣١، صيف ١٣٩٥ هـ.ش/ ٢٠١٦

# مقاربة شكلانية لقصيدة "لامية الكرد" لامرئ القيس الكُردي حسام الدين خاكبور أ، على باقر طاهرى نيا أ، مژگان نوحنژاد "

١. طالب الدكتوراه في اللغة العربية وآدابها بجامعة طهران

٢. أستاذ في قسم اللغة العربية وآدابها بجامعة طهران

٣. طالبة الدكتوراه في اللغة العربية وآدابما بجامعة آزاد الاسلامية فرع آبادان

تاريخ استلام البحث: ٩٣/١١/١٢ تاريخ قبول البحث: ٥٠/٥٠/٩

#### الملخص

إنّ موضوع الدراسة الأدبية عند الشكلانيين ليس الأدب، وإنّما الأدبيّة التي تعني دراسة الخصائص الّتي تجعل من الأدب أدبا، بعيداً عن كلّ عامل خارجي مرتكزا على المواصفات الّتي تميّز لغة النص عن اللغة المألوفة المعتادة مستقلا كلّ الإستقلال عن السياقات الخارجية. تحاول هذه المقالة، في ضوء المنهج الوصفي-التحليلي، دراسة شكلانية لقصيدة لامية الكرد "للشيخ سليم التختيّ" (١٣٣٧، ١٣٣٥ق) المتخلص بالسالم السنندجي والمعروف عند الشعراء والأدباء الأكراد بامري القيس الكُردي لبراعته في نظم الشعر بالعربية. استخدم الشاعر في هذه القصيدة التوازن الجميل بفروعه المختلفة، وظاهرة الإنزياح في المستوى الإستبدالي، والتركبي للتعبير عمّا يختلج في نفسه تجاه الممدوح. فمن النتائج التي توصّلت إليها هذه المقالة، أنّ المتقابلات الثنائية المتعلقة بنزاع القلب، والعقل تستوعب القسم الكبير من القصيدة بطريق ديالكتيكي، حيث يفشل العقل - في نهاية المقطع الأوّل-أمام القلب، وهو المقطع شبه التغرّلي، غير أن جماليات النص تقلص ظلّها في المقطع الثاني حيث يدخل الشاعر في صلب الموضوع، وهو مدح الشيخ ضياء الدّين قبلة آماله.

الكلمات الرئيسة: امرؤالقيس الكردي؛ السالم السنندجي؛ لامية الكرد؛ الشكلانية.

<sup>1.</sup> h.khakpoor@ut.ac.Ir

<sup>2.</sup> btaheriniya@ut.ac.ir

#### المقدمة

قد برزت منذ بداية القرن العشرين الاتجاهات النقدية الحديثة بأنواعها المختلفة؛ تتمحور هذه الاتجاهات حول نوعين من النقد، وهما: النقد النصى، والنقد النصى التشعّبي. والمقصود من النقد التشعبي ما يعالج خارج النص من التاريخ، والاجتماع، وحياة المؤلف، وغير ذلك من الاتجاهات الّتي تدرس الأثر الأدبي من زاوية العالم الخارجيّ للنّص، ولكن هناك اتجاهات تعالج النص مباشرة من غير اهتمام بالغ بالعوامل الخارجية كالاجتماع، والتاريخ، و... و من جملة هذه الاتجاهات: النقد الشكلاني، والنقد البنيوي (الجيلاني، ٢٠٠٤م: ٣٨). الشكلانية أو الشكلية مذهب أدبي نقدي يذهب إلى أن قيمة كل عمل فني تتمثل في عناصر صياغته، وأسلوبه على أنّه كيان لغويّ مستقل. فمن الملامح العامة لهذا النوع من النقد، تغليب القيم الجمالية، والشكل على ما في العمل الأدبي من فكرة أو خيال أو شعور، أي حصر قيمة الأدب في الشكل الفنّي وحده، والنظر إلى النص الأدبي على أنّه بنية لغوية جمالية أكثر مما هو تمثيل للواقع أو انعكاس للحياة أو محاكاة للطبيعة أو تعبير عن شخصية قائله أو ما شاكل ذلك من أفكار قديمة. فلهذا للأدب عالم مستقل له قوانينه، وبناءه، وصنعاته النوعية الخاصة التي ينبغي دراستها في ذاتها وليس ردهاً إلى شيء آخر (إيغلتون، ١٩٩٥م: ١٣)، فمن جانب آخر، قسم من المطالعات، والدراسات في الأدب العربي يتعلّق بالكشف عن بعض الشخصيات من غير العرب، وأشعارهم المخبوءة المرموقة فمن هولاء الشخصيات الشيخ سليم التختي. تجدر الإشارة الى أنّ المتعلمين من الأكراد قد نشأوا على العربية بفضل المراكز الدينية، والمساجد، والحجرات (الحجرة) فقد درسوا و تعلّموا في الحلقات العلميّة التقليدية المتبعة فيها الأدب العربي، و روائعه كالمعلقات السبع، وأطواق الذهب، ونحج البلاغة، والمقامات، وقصائد لامية العرب، ولامية العجم، والبردة للبوصيري، فضلا عن مادة الصرف والنحو، والبلاغة. وقد ظهرت و ازدهرت في هذه المعاهد التي أقيمت بجانب المساجد، شخصيات عديدة أمثال "ألأستاذ بديع الزّمان الكردستاني" و"الأستاذ أحمد ترجابي زاده" شارح المعلقات السبع باللغة الفارسية، وأستاذ اللغة العربية السابق في جامعة تبريز و"آية الله مردوخ

١. قبل أن تنتشر المدارس و الجامعات الحالية،أي قبل الفترة البهلوية الثانية،كان مشروع التربية و التعليم قائما في المدارس التقليدية العلمية التي أقيمت بجانب المساجد، فتطلق عليه في اللغة الكردية "حوجره" أي الحوزة.

الكرستاني" و"بابا مردوخ الروحاني" والأخير هو الذي سمّيناه بجاحظ الأكراد من حيث موسوعيته و معارفه الغزيرة، و كثير ممن كانت لهم قريحة شعرية في نظم الأشعار بالعربية. ولكن البحث عن أهمّ الشعراء العربية وأبرزهم ضرورة تدفعنا الى إلقاء الضوء على حياة هذه الشخصية أي امرئ القيس الكردي و أشعاره العربية، خاصة لاميته المسمّاة بلامية الكرد. فتهدف هذه الدراسة إلى الكشف عن هذه القصيدة وتعريفها الى هواة الأدب العربي ضمن الإجابة عن الأسئلة التالية:

 ١. كيف استخدم الشاعر التوازن، والجوانب الإيقاعية؟ وما هو المهيمن في قصيدة لامية الكرد؟

٢. ما هي أهم ظواهر الانزياح للاميته في المستوى الاستبدالي، والتركيبي؟

#### خلفية البحث

و أما بالنسبة إلى الدراسات السابقة فلم تُكتب حول هذا الشاعر وأشعاره العربية أيّة دراسة علمية مستقلّة؛ فللمقالة هذه فضل في تناول هذا الموضوع. ولكن بالنسبة إلى الشعراء العربية من الأكراد، وكذلك المنهج الشكلاني، هناك دراسات لم تغب عنا، وهي كما تأتي:

١. خاكبور في رسالته الماجستير (جامعة طهران، ١٣٩٢ش) المعنونة برعربي سرايان معاصر كرد» جمع أشعار الشعراء المعاصرين الأكراد، وشرحها، وترجمتها؛ واكتفى بحذا الحدّ ولم يحلل أشعارهم فجعلنا أكثر اهتمامنا دراسة هذه القصيدة من المنظور الشكلاني.

7. گودرزى لمراسكى في مقالته المعنونة بـ«البنية الإيقاعيّة لقصيدة فلسفة الحياة من المنظور الشكلاني» (١٣٩٣ش)، تناول موضوعات الايقاع، والمحسنات البديعية و... هذه المقالة تختلف تمام الاختلاف عن مقالنا هذا إلا في ما يتعلق بدراسة الإيقاع؛ فعالجنا الموضوع من جهة الانزياح، علاوة على التحليل الإيقاعي.

٣. نظري، في مقالته المعنونة بـ «ظاهرة الانزياح في شعر أدونيس» (١٣٩٢ش)، عالج انواع الانزياح الاستبدالي، والتركيبي، ولم يتطرّق إلى الإيقاع، والموسيقي. تختلف هذه المقالة عن بحثنا في أنه يشتمل على دراسة القصيدة من جهة الانزياح الاستبدالي، والتركيبي، والايقاع الداخلي، والخارجي.

## الإطار النظرى

يعدّ المنهج الشكلاني من المناهج الأدبية التي تعالج النصوص الأدبية من المنظار اللساني. ويعتبر «رومن ياكوبسون»، و «فيكتور شكلوفسكي»، و «بوريس أيخنبوم» من أهمّ منظري هذه المدرسة. يرى هؤلاء أنّ الأثر الأدبي محض شكلٍ و يجب أن يدرس من الناحية الشكلية لا المحتوى الأدبي؛ وهم في الواقع لا يؤيّدون تقسيم النص الأدبي إلى الصورة، والمعنى بل يعتقدون إن كان المعنى يُعبّر عن الاحاسيس، والأفكار، والعواطف، فهذه كلّها يمكن العثور عليها في العناصر اللسانية (شيسا، والمنكل، والعواطف، فهذه كلّها يمكن العثور عليها في العناصر الأدبية كالمفردات، والموسيقى و . . . فيتشكّل المعنى أو المحتوى من مجموع هذه العناصر كلّها. يرى الشكلانيون أنّ النّص الأدبي يمتاز عن غيره بخروجه عن اللغة المألوفة المعتادة بواسطة التوازن الإيقاعي أو الانزياحات المستخدمة فيه، فهم يعتقدون بتغليب القيم الجمالية، والشكل الفتي على ما في العمل الأدبي من فكرة أو خيال أو شعور، أي حصر القيمة الأدبية في الشكل الفتي وحده (وهبة، ١٩٧٤: ١٩٧٨) وينظرون إلى النص الأدبي على أنّه بنية لغوية أو تشكيل أسلوبي متميّز. وهكذا تميل الشكلانيّة إلى تجريد الأدب من ارتباطه بأيّة ملابسات خارجية كالتاريخ، والإجتماع، وعلم النفس، ومما تتعلق بغير الشكل في تحليل نصٍ ما (إغيلتون، ١٩٩٥: ١٣). فيما يلى تعريف بعض الاصطلاحات في النقد الشكلاني:

# النظرة اللغوية للنّص

المقصود من النظرة اللغوية هي دراسة لغة الأدب وخصائصه. يُعتقد بأن كلّ ما يحدث في الأدب له أرضية في نظام اللغة، فمن هذا المنطلق الاهتمام بالأدب يجب أن يجري في دراسة نظام اللغة في النص وإهمال أي نوع من الكيفية العاطفية والإحساسية (وارنر، ١٩٨٢: ٧٥). فمن روّاد هذه النظرة هو «رومان جاكوبسن» الذي يتبع في دراساته دراسة أنواع التكرار الحرفي، وتكرار المصوتات، وكيفية استخدام النبرات، ونوع توظيف الكلمات و.. الخ مِن أجل تمييز اللغة اليومية المألوفة من لغة الأدب من منظور التوازن، والإيقاع بفروعه لغة الأدب من منظور التوازن، والإيقاع بفروعه

المختلفة.

# النظرة المكانيكية للنص

من هذا المنظور تُشبه الآثار الأدبية أجهزة تأخذ المواد الأولية ثم تنتج أثرا لغرض محدّد (استاينر، ١٩٩٥م: ١٨) يعتقد في هذه النظرة، انفصال الأثر الأدبي من دراسة عوامل كمؤلّف النص، ومتلقى النص، والعوامل التاريخية، والاجتماعية و..الخ. فمن مكاسبهم قضية الانزياح.

# المُهيمِن ٢

ومن المفاهيم الأخرى التي تستخدمها النظرية الشكلانية هو مفهوم المهيمن؛ وقد استخدمه بشكل خاص، اللغوي «جاكوبسن»، حيث يعرفه بأنّه «المكوّن البؤري لعمل فيّ: إنّه يوجد المكوّنات الأخرى، ويحدّدها، ويحوّلها» (تودوروف، ١٩٩٣م: ٨١). يتّضح من هذا القول إن الشكلانيين يعطون بُعدا جوهرياً لمفهوم المهيمن باعتباره ظاهرة مركزية في أي عمل فني؛ فهو الذي يحقق التماسك بين العناصر الفنية، ويتحكم في توزيعها، وترتيبها، وظهورها فيستطيع المتلقي أن يحدّد هذا العنصر من خلال الوزن، والموسيقي الداخلية أو أية وظيفة بلاغية (ايناس، ٢٠٠٠م: ١١٤).

#### نبذة عن حياة الشاعر

الشيخ سليم بن الشيخ أحمد بن الشيخ عبدالكريم، وُلد سنة ١٢٧٤ (ه. ق) في سنندج وترعرع في بيت عفاف، وصلاح، وعلم. لما وصل إلى سنّ التعليم ختم القرآن وبدأ بقراءة الكتب المتداولة في العلم، والأخلاق فالتحق بحوزة العلوم الدينية، وتلقّي مبادىء العلوم المعقولة، والمنقولة، ونال الحدّ الأعلى. ثمّ حصل على إجازة التدريس فبدأ بتربية الطلاب وتعليمهم. كما له قريحة شعرية بالغة الرّوع في نظم الأشعار بالعربية لذلك سُمِّي عند العلماء، والأدباء بامريء القيس الأكراد (مدرس، ١٣٦٩: ١٦٥).

إنّ للشاعر مقدرة تامة في نظم الشعر باللغة الكردية، والفارسية، والعربية فتخلّص في ميدان

<sup>1.</sup> Mechanistic View

<sup>2.</sup> Dominant

الشعر "السالم السنندجي" في مقابل " السالم السليماني" وهو شخص باسم عبدالرحمن بن مُحَّد صاحب قران (به حره كه يي، ٢٠١٠: ٤٠٥). وأمّا بالنسبة إلى إتجاهه العقائدي، فقد كان في زمرة المتصوفة التي تنحاز إلى الفرقة النقشبندية، وهي من الأفكار الرئيسية السائدة بمنطقة كردستان آنذاك. فأخيرا توفي سنة (١٣٣٧ه. ق) ولم يبق منه إلا أشعار متبعثرة قد جُمِعت في الكتاب «يادي مه ردان» المكتوبة باللغة الكردية فساعدنا هذا الكتاب في كتابة مقالتنا مساعدة كبيرة. تجدر الإشارة إلى أن لنا في الأدب الكردي العربي للميات عديدة حصلنا عليها من خلال بحثنا في هذا المضمار، فمنها لامية عبدالحميد العرفان السنندجي بمذا المطلع:

(حمدي، ۱۳۸۸ش: ۲۰)

أهـالاً بِرَبْع سَــقَاهُ الوَابِـالُ الهَـطِلُ و خُلْفَ جَـدْبٍ تَروّى السّهلُ و الجبـلُ سحائب الخيرِ أغْشَتْ كُلَّ مُنتَجَع مِن طلِّها ابتَلَّ دِمنُ الحيِّي و الطَّلَلُ ع

و منها لامية بديع الزمان مَهي السنندجي: ومربعا لائحا كالوشه والخلال ستقى الحيا أزُبعا في كورة الجبل (مرادي، ۱۳۸۲ش: ۲۳)

و اللامية الأخرى أنشدها شخص باسم زين العابدين البرزنجي بمذا المطلع:

و هِمَّةُ النَّضْلِ شَاقَتْنِي إلَى النَّقَـلِ ظلَّ المُسْدى بِكلامــى رايــــــج العمـــل (القرداغي، ۲۰۰۲م: ۱٦۸)

بَراعَـةُ الفَضِـل ساقتْـني عَلــي المَقِـل أضْحى العُلى بِكُماً ليُناصِب العلمُ

# لامية الكرد للشيخ سليم التختى

قبل أن نسبر أغوار هذه القصيدة حسب معطيات الشكلانيين في التحليل العلمي للنّص، لابدّ أن نذكر المضامين المندرجة فيها كي نمهّد الأرضية للخوض في دراسة شكل القصيدة، وما فيها من الجماليات. أنشد الشاعر هذه القصيدة في مدح الشيخ نجم الدين بن الشيخ عمر ضياءالدين وهو من أقطاب الطريقة النقشبندية في كردستان. يبدأ الشاعر القصيدة بمقدمة غزلية على منوال

١. المقصود من الأدب الكردي العربي، الأدب المنسوب إلى الأكراد باللغة العربية نظما ونثرا.

القدماء، ويذكر أنّ معشوقه بعينيه الساحرتين أغرته ثم يستطرد في وصف المعشوق حيث يقتبس في الشطر الثاني من البيت الأول شطرا من قصيدة بانت سعاد فيصف الممدوح بما وصف كعب بن مالك ممدوحه. ثم يذكر أن المحبوب سلب قلبه بعد ما سلب عقله فيواصل أوصافه التغزلية إلى نهاية البيت الثامن؛ حيث يقول الشاعر:

أغَنَّ غضيضَ الطَّرْفِ أَعيَنَ أَكْحَلِ

بِطَرْفِ خَفِي مِ أُو بِجيادٍ مُعَطَّلِ
على أحرُفِ الدِّنيا بقيدٍ مُسَلْسَلِ
و إن آب أوْباً آبَ نحوى تَعَقَّلى
إلى مَسَرَّاتِي إذا كانَ مُقبِلي
تَمايُلُه ونْ لَ لُ القَنا المُتَزُّل إلِ
و يبعُنُني مِن ذاك ريّا القَرَنْ لُ

أَنْ تَنِنْتُ بِفَ تَانَىٰ فَتَى ذَى تَالَّلِ اللهِ عَنِى اللهِ عَلَى اللهِ

ثمّ يتخلص الشاعر في موضوعه الأصلى، وهو مدح الشيخ نجم الدين؛ حيث يشير إلى أنه بُلِى بشخص عابد مخلص لله تعالى فيستطرد في بيان الخصال الحميدة للممدوح إلى البيت السابع عشر حيث نرى في الأبيات التالية:

إلى ربّ الرّحمن ذى العِرْة العُلى به السّر يَسري للْفَتى المُتاَمّل مُميتُ لِحَيْق المُعَامل مُميتُ لِحَيْق مُعْرِم واله وَلي مُمميتُ لِحَيْق مُعْرِم واله وَلي للسّراء و عنه عُمة القَالَب تَنْجَلِي بأنّه قَيّومٌ على الكُلّ مُعْتلي و ذلك بحررٌ هؤلاء كَجَدْدُولِ فَما ذاك إلّا المخدة فتأمّل و التّوكل به يَقتَدى أهل الحُدى و التّوكل

٩. بُلِيتُ بِوجهٍ ناضرٍ كان ناظراً
 ١٠. بِسيماه سِرٌ سِرٌ مَن كانَ سارياً
 ١١. مُحي مُحيّاه و مُحي لِمِيّتٍ
 ١٢. تعاطَى جمالاً جالياً ظُلْمَةَ الهَوى
 ١٣. يُشاهَدُ نورٌ في جبينِهِ شاهِدٌ
 ١٤. علا في عُلاه أولياء زمانيه
 ١٥. مقاماتُ قُطْبِ اللّهْر جازَ مَقامَه
 ١٢. وذلك نجم الدّين شيخ زمانيه

ثم يشير إلى أب الممدوح وجدّه الكريمين، فيقول إنّ الممدوح مقتف يسير في طريقهما وهو أمر

الهداية، ثم يبيّن أن أهل الحل والعقد أجمعوا على مكانته العالية، ويصف الممدوح بأجمل الأوصاف والمدائح في الأبيات اللاحقة من القصيدة:

مُقدَّمتان و النّتيجة ذا الوَليي و ذلك تالٍ مُقتَفِ غير مُؤثَّل ولي في ولي لله الله التوسك لله التوسك لله و ذا غيــرُ مُنســوخ و غَيْــرُ مُبــــــــرُ هـو الأهـال فـي أمْـر المُــدى للتّحمـل و أستاذُنا المِوْلي الكريم المفضّل كفي حُجّة لو لا إعتساف التّعلل مِن الله بالحق الحَقيق المُعَوّل لَجِئْتُ عَلِيهِ بِالدَّالِيلِ المِدلَّلِلِ و إِنْ هـو ذو مـجْدٍ سَنِـيّ مُؤتّـلِ لِعُلياهما حقٌّ بِغيرٍ تَقَوْلِ عن الحقِّ لم يَخْرُجْ و لم يتَحَوَّل و لم يَعْرِفِ السُّوءَ و لم يَتَقَوِّل عن الحَقّ مقدارَ الفَتيل المقلّل فَأَحْسِن بِه مِن كامل و مُكمِّل سَليهاً مِن الزَّيْغ و شُوء التَّبكِّل

١٨. ألا إنّ ذين الوالدين مُقتِّهُم 19. تَواترَ عَن عثمانَ جاَّهِ أنَّه ٢٠. لقد قال شيخي إنَّ هذا نائبي ٢١. و أَجَمَعَ أَهْلَ الْحَلِّ و الْعِقْدِ أَنَّهُ ٢٢. و لاسيّما علّامة الدّهر شيخنا ٢٣. و ذلك عبدالقادر العارف الفتيّ ٢٤. و مَن كان ذا عقل سليم فَمَلهـ مُ ٢٥. و لو لا الَّذِي في المدّعي قددُكرتُه ٢٦. تَحلَّى بأوصاف الولاية والعُلي ٢٧. ألا إنّه نَجه ل الولتيه وارث ٢٨. له أُسوَّة في سيّب الخَلقِ أحمارِ ۲۹. و لم يَتَكلّم بالّذي شَانَ شأنَه ٣٠. تَخَـُلُقَ بالشِّرع القـويم و لم يَحُـد ٣١. يُغْضِي كما يُغضَى حياءً و هيبةً ٣٢. فَيا ربّ هَبْ لي فيه قلباً مصارّقاً

إذن تشتمل القصيدة على مقطعين: المقطع الأول: مقدّمة غزليّة أو شبه غزليّة لو صحّ التعبير، والثاني: هو صلب الموضوع وفيه يتطرّق الشاعر إلى ممدوحه. وهناك نقطة لافتة للنّظر وهي أنّنا نشعر من أبيات المقطع الأول للقصيدة والأبيات الأخرى التي مرّ ذكرها رائحة الغزل المذكر، ومن أمثال هذا النوع من الأشعار في تراثنا الأدبيّ كثيرة للغاية فلها جانبان: جانب منها لها صبغة عنسية يونانية فلسفيّة طرحها سقراط، وأفلاطون، وشاعت بين المتصوفة، وجانب منها لها صبغة جنسية مذمومة فيبدو أنّ هذا النوع دخل في أدبنا بورود العنصر التركي (شيسا، ١٣٨١: ٢٥٨) وإنّ أشعار الشيخ سليم تندرج ضمن المفهوم الروحاني الصوفي. بعد عرض هذا الموجز من مضمون القصيدة

سنلج في بيان جماليات القصيدة بحسب معطيات عمدتين من أعمدة الشكلانين وهما رومن ياكوبسون وفيكتور شكلوفسكي في تنظيراتهم حول قضية التوازن، وظاهرة الإنزياح.

## التحليل الشكلابي للقصيدة

قبل أن نطبّق أهم آراء الشكلانيين وما استخدمناها لتحليل هذه القصيدة، نختزل أهمّ تنظيراتهم ضمن الجدول التالي للمزيد من المعرفة:

| المكسبات             | المنظّر        | المعادل الانجليزي | نوع النظرة             |
|----------------------|----------------|-------------------|------------------------|
| ظاهرة الإنزياح       | شكلوفسكى       | Mechanistic view  | النظرة المكانيكية للنص |
| القاسم المشترك       |                | Omaania viavu     | النظرة العضوية للنص    |
| للروايات والقصص      | ويلاديمير بروب | Organic view      |                        |
| المطالعات التطورية   | تينيانوف       | Systemic view     | النظرة النظامية        |
|                      |                |                   | (الموضوعية) للنص       |
| التوازن وما يرتبط به | جاكوبسون       | Linguistic view   | النّظرة اللغوية للنص   |

(للمزيد راجعوا، صفوي، ١٣٩١ش، ٢٤٢ إلى ٢٤٩)

فنستخدم مكسبات النظرة اللغوية، والنظرة المكانيكية للنّص لأغما في الأغلبية الساحقة يتعلّق بتحليل الشعر. سندرس التوازن ومايرتبط به من الإيقاع، وأنواعه المختلفة في هذه القصيدة، ثم نطبّق ظاهرة الإنزياح، ونوعيها الإستبدالي، والتركيبي على الشعر الذي نحن بصدده، كشفاً عن الجماليات الموجودة في النص. ولكن من الجدير شرحُ مصطلحي "انبعاث (ثورة) الكلمات" و" سحر المجاورة" وتطبيقهما على البيتين من الشعر ثم دراسة تفصيليّة في قضية التوازن، والإنزياح. انبعاث (ثورة) الكلمات النبعاث (ثورة) الكلمات النبعاث (ثورة) الكلمات النبعاث (ثورة) الكلمات المنبعاث (ثورة) الكلمات المنبعات المنبعات

يرى الشكلانيون أنّ الكلمة هي التي تمنح النص الخصائص الأدبية وتقدر على إيجاد الثورة فلهذا يقول الشاعر الفرنسي مالارميه: «إنّ الشعر لا يكتب بالأفكار بل بالكلمات.» (بركات، و السيد، ٢٠٠٤م: ١٩٢). فالمادة الأصلية لبيان الأفكار، والمعانى هي الكلمات التي يتجليان فيها. وأطلق

<sup>1.</sup> Resurrection of the Word

أحد الشكلانيين على الشعر عنوان ثورة الكلمات، وأصاب في هذا قلب الحقيقة، لأنّ الكلمات التي نستخدمها في محاوراتنا اليومية ميتة ليس فيها شيء من الحيوية ولا تلفت أنظارنا أبداً؛ ولكن قليلا من التغيير في البناء الشعري يعيد لها الحياة، وعندما تقع كلمة واحدة في بؤرة الشعر تحيي جميع من حولها (شفيعي كدكني، ١٣٥٨: ١٣). فتمنح هذه الكلمات الهيكل الجامد لبناء النص حيوية ونشاطاً كما أشار الشاعر الفارسي "بيدل" إلى ذلك المعنى ذاته عند الشكلانيين حيث يخاطب نفسه ويشير إلى أن كلامه مصنع لحشر المعاني، وانبعاثها، وكلماته كنفخة الصور في يوم القامة:

بيال سخنم كارگه حشر معاني ست چون قافلة صور قيامت كلماتم (ديوان بيدل، ١٣٨٦: ج٣، ١٧٢٣)

فابتدأ الشاعر الثورة في البيت الأول حيث يقول:

فُت ثِبُ ثُو يَقَالَى الْفَلاَتُ الْفُلِى تَثير مشاعرنا، حيث استخدم الشاعر كلمة "فَتِنتُ" و من معانيها الابتلاء والامتحان، الإحراق بالنار فكل ما غيرته النار عن حاله فهو مفتون ومنها أيضا الكفر، والعذاب، والفضيحة، والجنون (لسان العرب، ١٠٤٨ق: مادة فتن) والأخير هو الأقرب لأنّ الشخص الجنون يذهب عنه ماله، وعقله، وقلبُه؛ لذلك تناسب المعنى تناسباً تامّا مع ما يأتي بعده في الجيت الثاني الذي يشير إلى أنّه سُلب عنه العقل، والقلب بواسطة حبّه للممدوح فأصبح مفتونا والها مطيعا للعينينِ الفقانين الغمازين للممدوح ثمّ تعقبها كلمة "ذي تدلل" فيبلغ هذا الجمال إلى قمته. ولما ننظر إلى نسيج القصيدة، وحبكته كمشروع كلّي فنلاحظ ارتباطا وثيقا بين ما استخدم الشاعر في البيت الأول، والبيت الأخير؛ حيث يعرب الشاعر عن فتنته في البيت الأول، والبيت الأخير؛ حيث يعرب الشاعر عن فتنته في البيت الأخير أن يعطيه قلبا مصدّقا سليماً، فدون أدني شك إنّ الفتنة والعشق ثمّ القلب المصدّق المطيع السالم وجهان لعملة واحدة. كما أعطى التكرار الحرفي لحرف «الفاء» القصيدة جمالا عديم النظير، وروعة بالغة، وطلاوة تامة. كذلك أنّ هذا التكرار في بداية الشعر يُخبرنا بالتوازن المكرّر في الحروف، والكلمات الأخرى التي سنشاهدها في هذا المقال، فنرى كيف وصل الشاعر إلى ذروة إنشاد الشعر من خلال الاستخدام الجميل للتوازن، وأنواعه المختلفة، وبلغة غير لغته الأمّ.

### ١. التوازن

من العوامل التي تُميّز لغة الشعر عن لغة المحادثات اليومية هو التوازن، والتناغم الذي يؤلّف بين المفردات في تلك اللغة. وفي الواقع إنّ الموسيقى هي التي تُحدث الثورة في مفردات الشعر، ولها قابلية للتحليل، والتعليل كالوزن، والقافية، والجناس... كما أنها عوامل لا تُعلّل بل تُحسّ وليس هناك قانون يدلّ عليها و ربّما ستكشف الأجيال القادمة بعض هذه الأسرار (شفيعي كدكني، المحمد، والمقصود بالتوازن هنا الإيقاع الحاصل من التكرار الذي يؤدّي إلى إيجاد جمالية الشعر (صفوي، ١٣٩١ش: ٣٣٤). فنتوسّع في هذا المفهوم حين التطرّق إلى الإيقاع الموجود في النص، وأفانينه المختلفة.

#### ١-١. الإيقاع

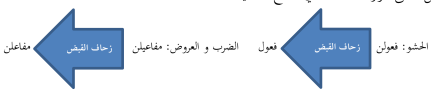
قدّم النقّاد المحدثون إسهامات فاعلة في تعريف الإيقاع، من هذه التعاريف: «توظيف خاص للمادة الصوتية في الكلام يظهر في تردّد وحدات صوتية في السياق على مسافات متقايسة بالتساوي وعلى مسافات غير متقايسة أحيانا لتجنّب من الرتابة مع التفريق بين الوزن والإيقاع فالأوزان هي الفروع المتولّدة من طاقة إيقاعية أوسع فهي تمثّل الجزء، والإيقاع يمثّل الكلّ» (الطرابلسي، ١٩٩١م: ٢٦-١٢). و المقصود منه في هذا المجال، الموسيقي الخارجية، والموسيقي الداخلية.

#### 1 . 1 . 1 . الموسيقي الخارجية:

و يُقصد بها الموسيقى المتأتية من نظام الوزن العروضي، والّتي يخضع إطرادها لتنوّع منتظم في آخر كل بيت و يحكمه العروض وحده متمثّلا في مستويين إيقاعيين هما: الأوزان، والقوافي (الطرابلسي، ١٩٨١م: ١٥). أُنشِدت هذه القصيدة في البحر الطويل على وزن لامية العجم؛ والتفاعيل كاملة والأبيات تامّة والوزن متناسب للمضمون المدحى:

و لكن فيها بعض الزحافات جاءت في الحشو والعروض و الضرب ليخرجها من الرتابة والتكرار

المملّ، على غرار ما نلاحظ في مطلع القصيدة:



وأما بالنسبة إلى قافية اللّام فهي من القوافي الشائعة الاستعمال وحرف اللام من الحروف المجهورة، ومن الحروف المسمّاة في فن القافية بـ"الذّلول" أي التي يكثر ركوب الشعراء لقافيتها نظراً لكثرة ألفاظ المعجم التي تصلح القوافي لها وهي عكس القوافي "الحرون" كالضاد، والظاء، والغين، والخاء، وهي قوافي يتحاشى ركوبها الشعراء فلذلك حرف اللّام من القوافي المناسبة لنظم القصائد الطويلة فيها (الربداوي، د. ت: ٩٠). لم نشاهد من عيوب القافية شيئاً في القصيدة وهذا يدلّ على أنّ الشاعر محيط بدقائق العروض، والقافية، و زواياها الغامضة.

# 1 - 1 - 1 . الموسيقي الداخلية

حكمه قيم صوتية و المادّة الصوتية الموظفة في النصوص الشعرية توظيفا متنوعاً تحدُث من خلال تكرار الحروف، والمفردات، والطباق، والجناس، وتوازن الجمل، وتوازيها، وتلك الحروف، والمفردات تنتج من حسن اختيار المنشيء لألفاظه وجودة ترتيبه لها داخل العبارت بما يتلائم مع المعانى لرفع قيمتها التعبيريّة، والتأثيرية في آن واحد (الحسيني، ٢٠٠٤م: ٢٩).

#### أ) التكرار

نلاحظ من خلال قراءة القصيدة:

إعتمد الشاعر على تكرار المصوّتات في عدّة أبيات من القصيدة، فهذا التكرار أضفى على القصيدة روعة وجمالا وإيقاعاً خاصا كما نشاهد في المطلع تكرار مصوّت الفتحة «ـــ» ليبتدأ القصيدة بتمهيد رائع للولوج في المقدّمة شبه التغزليّة:

فُت نِّتُ بِهَتَّانَتْ فَتَسَىًّ ذَى تَالَّلِ الْعَسْرَفِ الطَّرْفِ اُعَيَنَ الْكَحَلِ كَمَا اقتبس الشطر الثاني من قصيدة البردة لكعب بن زهير حيث يقول:

و ما سُعادُ غداةِ البَين إذ رَجِلُوا إلاّ أغن غضيض الطّرف مَكحول (البستاني، ١٩٩٨: ج٢، ١١)

قد وظّف الشاعر تكرار الحروف في غير واحد من أبيات قصيدته:

على شاكلة ما نرى عن تكرار حرف «الفاء»، وحرف «التاء» في البيت الأوّل فبلغ هذا البيت ذروة الجمال، والطلاوة.

ومن الطريف التكرار الحرفى الجميل لحرف «القاف» في البيت السابع، و هو على حسب رأينا بمثابة بيت القصيد من هذه اللامية حيث يقول:

اذا قامَ قامَتُ مِن قيامِ قيامتي ويبعُ تثني مِن ذاك ربّ القَرَنهُ لِ هذا البيت في رشاقته و حسن انسجامه و طلاوته و وقع أنغامه لطيف على غير ضعف قوى على غير خشونة و تنافر، فيخطر ببالنا هذان البيتان للشاعر الفارسي و هي من شاعر مغمور في الأدب الفارسي:

قيامت قامت إى قامت قيامت قيامت قيامت كردهاى با قد و قامت معلقة "قفا نبك" حيث يصف امروء القيس حبيبته:

إذا قامتا تضوّع المسك منهما نسيمَ الصّبا جاءت بريّا القُرنَّهُ لِ (البستاني، ١٩٩٨: ج ١: ٣١)

كما نرى تكرار حرف القاف في البيت الثلاثين من القصيدة:

تَخَلَّقَ بِالشِّرِعِ القِومِمِ ولم يَجِد عن الحَقِّ مقدارَ الفَتيلِ المقلَّلِ المقلَّلِ المقلَّلِ ولم يَجِد وتكرار حرف «السين» في البيت العاشر أعطى القصيدة روعة، وطلاوة حيث نشعر منه نوعاً من وجدان طريق الوصل إلى المحبوب:

بِسِيهَاه سِرِّ سِرِّ مَن كَانَ سِارِياً به السَّر يَسِري لِلْفَتَى الهُمَّامَّلِ كَما يُلاحَظ تكرار حرف «الحاء» في البيت الحادى عشر، الذي ألبس القصيدة لباس الحيوية والنشاط:

مُحِيٍ مُحِيّاه و مُحِيِ لِميّتٍ مُميِّتٌ لِحَيِّ مُغْرِمِ والـهِ وَلــهِ وَلــي تَكرار الكلمة

نرى تكرار الكلمات في بعض مواضع القصيدة كما جاء في هذا البيت؛ فلربّما هذا التأكيد

للاهتمام الأكثر بالمحبوب أو للاحتفاظ بالتوازن والموسيقى:

و مهما مشي هَـوناً مشي بمشاعري و إن آب اُوْباً آبَ نـحُوي تَعَمَّلـي و تكرار كلمة «السرّ» في البيت العاشر أضفى على القصيدة روعة وجمالاً حيث يقول: بسيـماه سِـرُ سِـرُ مَـن كانَ سارياً بـه السّـر يَسـري لِلْفَتـي المُتَـامِّلِ تكرار كلمة «يُغضِي و يُغضى» و «كامل و مكمّل» أعطى القصيدة جمالاً ومعنى خاصاً حيث يقول:

يُغْضِي كما يُغضَى حياءً و هيبةً فَأَحْسِن بِه مِن كَاملٍ و مُكمِّلِ كما نشاهد في الشطر الأوّل تناصا رائعاً من هذا البيت في قصيدة الفرزدق في مدح الإمام زين العابدين:

يُغضي حياءً و يُغضى مِن مَهابته فما يُكلّم إلّا حين يَبتَسِم (البستاني، ج٢: ١٢٢)

### ب) الجناس

هناک بعض أنواع الجناس في قصيدتنا هذه کما يُلاحظ في الأبيات التالية جناس الاشتقاق بين كلمتي (فُتنت، فتّاني) في البيت الأول، و(تولّى و ولّى) و(سرورى و مسرّتي) و(أقبلت ومقبلي) في البيت الخامس، و(اهتزّ و يهزّني) في البيت السادس، و(قام و قيامت) في السابع، و(ساريا ويسري) في التاسع، و(محي وحيّ) و(ميّت ومُميت) في الحادي عشر، و(جاليا وتنجلي) في الثاني عشر، و(يشاهد وشاهدٌ) في الثالث عشر، و(حقّ و حقيق) في الرابع وعشرون، و(الدليل والمدلّل) في الخامس وعشرون، و(كامل ومكمّل) في واحد وثلاثون و...:

والجناس التّام في البيت ٢١ بين كلمتي (أهل والأهل) والأهل الأول هو الأصحاب أو الجماعة و الثاني هو بمعنى الحقيق واللائق:

و أَجَمَعَ أَهُمِلِ الْحَمْلِ و العِقِدِ أَنَّه هـ و الأهملُ في أَمْرِ الهُمُدى للتّحملِ كما يُشاهد الجناس اللاحق في كلمتي (صدّ ـ سدّ)، و (ناضر ـ ناظر)، و(شانَ وشأن) في الأبيات التالية:

إذا صلَّ عنّى سلَّ عننى مذاهبى و إن يَلْتَفَتْ لَى أَنْجُ مِن كُلِّ مُعْضَلِ اللهِ عَنْ مِن كُلِّ مُعْضَلِ اللهِ عَنْ العِنْ العُلَى اللهِ اللهِ عَنْ العِنْ العُلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

و لم يَتَكلِّم بالَّذي شَانَ شأنه ولم يَعْرفِ السَّفُوءَ ولم يَتَقوِّل هذه الكتلة الضخمة من أنواع الجناس المستعملة في القصيدة و أنواع مختلفة من المحسنات اللفظية والمعنوية تدلّ على أنّ الشاعر محيط بدقائق المحسّنات؛ حيث يثار إعجاب المخاطب بأنّه كيف استطاع الشاعر خلق هذه المحسّنات وهو شخص كردي ولغته الأمّ هي اللغة الكردية. أيضا هناك علامات ترشدنا إلى أن نشعر بأنّ الشاعر متأثر تمام التأثر من كيفية إنشاد الشعر في العصر الوسيط؛ حيث استخدم شعراء ذاك العصر أنواعا من المحسّنات اللفظية، والمعنوية و بما أنّ البيئة العلمية التي ينشأ ويترعرع فيها الشاعر سيطرت عليها المواصفات العلمية والأدبية للعصر الوسيط، فنشاهد هذه الميزات في أدب الشاعر أيضا.

ج) التقابل

إنَّ المتعمَّق في النَّص يلاحظ التقابل بين المفردات بصورة عامة، والطباق على وجه الخصوص، فنذكر المفردات المتقابلة ضمن الجدول التالي ثم نعبّر عن قراءتنا لهذا النوع من استخدام المفردات من جانب الشاعر:

| المفردات    | عدد الأبيات |            |
|-------------|-------------|------------|
| الحجى       | القلب       | البيت «۲»  |
| إنطلاق      | أوثق        | البيت «٣»  |
| آب، تعقّل   | مشي، مشاعر  | البيت «۴»  |
| أقبل        | وٽي         | البيت «۵»  |
| يلتفت       | صدّ         | البيت «۸»  |
| مميت، حيّ   | مُحي، ميّت  | البيت «١١» |
| ظلمة        | جمال        | البيت «۱۲» |
| جدول        | بحو         | البيت «۱۴» |
| تالٍ، مقتفٍ | مقدّم       | البيت «۱۸» |

كما نلاحظ أنّ الشاعر وظّف الكمّ الكبير من المفردات المتقابلة في المقطع الأول من القصيدة أي القسم شبه التغرّلية؛ حيث تقلّصت المتقابلات في المقطع الثاني فعالج الشاعر مباشرة بمدح الشاعر والتعبير عن الخصال الحميدة له. استخدام المفردات المتقابلة توحي على أنّ الشاعر أعرب عن حبّه تجاه الممدوح بطريق ديالكتيكي؛ حيث نرى ديالكتيكية العقل والقلب في البيت الثانى، يبدو أنّ العقل استسلم في مواجهة القلب ولا يقاوم أمام استسلام القلب وليس له ردّ فعل وأصبح منقادا مريدا للممدوح. تصبح المقابلات الأخرى في الأبيات اللاحقة رهينة في أعمال الممدوح فتؤدّي حركته (ذهابه) إلى استفزاز مشاعر الشاعر و إيابه إلى رجوع العقل عنده. فإدباره يُسبّب الغم والألم في الشاعر وإقباله يأتي بالفرح والسرور. هكذا يستطرد في التعبير عن انقياده التام تجاه شيخه ومراده فيدلّ على ذلك استخدام مفرداتٍ ك" محي و عميت، ففي النهاية يُشبهه بجمالٍ يزيل الظلام والدّجي حيث إنّ الممدوح في عين الشاعر كالبحر العميق والآخرين كالأنهار.

# ۲. ظاهرة الانزياح¹

يرى الشكلانيون أنّ الإنزياح هو انحراف الكلام عن نسقه المألوف وحدث لغوى يظهر في تشكيل الكلام وصياغته، ويمكن بواسطته التعرّف على طبيعة الأسلوب الأدبي. يمكن نعتبر الانزياح، العمل الوحيد في أيّ عملٍ فني حيث يُزيح غبار العادات والمألوفات عن أعيننا (شفيعي كدكني، ١٣٩١ش: ٩٥). فهي تقنية تنشيط الآليات الفنية (Devices) للخروج عن التعوّد للتعبير الفني، والجمالي عن التجربة الشعريّة والفنيّة (ايو تاديه، ١٣٩٠ش: ٢٢). و ينقسم الإنزياح إلى قسمين يشملان أشكال الإنزياح كلّها: النوع الأول، الانزياح الاستبدالي و هو ما يتعلّق بالسياق، يتعلّق بالمعنى أو جوهرة المادّة اللغوية، والنوع الثاني الانزياح التركيبي وهو ما يتعلّق بالسياق، وتركيب العبارات؛ و الأول يُستخدم أكثر من الثاني.

# ٢-١. الانزياح الإستبدالي

كما سبقت الإشارة إليها أنّ الشاعر وظّف هذا النوع من الانزياح في القصيدة أكثر من غيره.

<sup>1.</sup> Defamilirization

<sup>2.</sup> Automatization

يتجلّى هذا النوع من الانزياح الاستبدالي في المحسنات المعنويّة كه التشبيه، والاستعارة، والمفارقة، والمجاز، والكناية؛ فممّا استخدمها الشاعر في هذه القصيدة نذكر ما أدّى إلى الجمال الفني.

#### ١-١-٢ التشبيه

أُستُخدم التشبيه عدّة مرات أثناء القصيدة، كاستخدام إضافة تشبيهية في "بان القدّ" في البيت السادس؛ حيث شبّه قد المحبوب بـ "بان" وتمايله بالرماح المتحرّكة التي أعطى الشعر طلاوة فنّية أنيقة، و في البيت الرابع عشر يُشبّه الممدوح بالبحر و الآخرين بالجداول والأنهار الصغيرة وبهذا الشكل من التشبيه يرفع مقام الممدوح إلى ما لا نهاية له.

## ۲ – ۱ – ۲ . المجاز

وظّف الشاعر بعض أنواع الججاز كالمجاز اللغوي في البيت الأول؛ حيث يذكر فيه اللازم و يراد الملزوم، ففتّاني من لوازم عين المحبوب؛ وكذلك ذكر الجزء و إرادة الكلّ في البيت التاسع بما أنّ الشاعر ذكر وجه المحبوب والمطلوب عنده نفس المحبوب. هكذا استخدم الشاعر المجاز العقلي في البيت الخامس فأسنِدت كلمة "سروري" إلى "تولّى" و "مسرّاتي" إلى "أقبلت". و لكن من المستغرب أن الشاعر لم يوظف الإستعارة و الكناية في هذا النص فهذا مأخذ على الشاعر حيث إنكمشت جماليات النص على قدر وفير.

# ٢-٢. الانزياح التركيبي

الإنزياح التركيبي هو مخالفة التراتبية المألوفة في النظام الجملي و هذا النوع من الإنزياح يتمثّل في التقديم والتأخير، والحذف، والأسلوب و.. الخ (منصوري، ٢٠١٠: ٤). و من نماذج الإنزياحات التركيبية عند الشاعر:

# ٢-٢-١ . التقديم و التأخير

إنّ الإنزياح الناتج من التقديم والتأخير أكثر شيوعا من غيره؛ ومنه تقديم حرف الجرّ على متعلّقه لأغراض عدّة في البيت العاشر" به السرّ" فتقديم الجر هنا لفائدة التخصيص، كما نشاهد ذاك الغرض نفسه في "عنه غمّة القلب تنجلي" و ربّما للاحتفاظ على توازن النص. ثم في البيت السادس عشر و البيت الثامن والعشرين و هو في عبارة " به يقتدي" و "عن الحقّ لم يخرج". كما

نلاحظ جلياً أن مرجع الضمائر في الجار والمجرور المتقدّمين هو الممدوح. فهذا يدلّ على شدة لصوقه بقلب الشاعر ومدى إهتمامه بالممدوح حيث يجعل الاختصاصات البارزة كلّها له. لا توجد التقديمات والتأخيرات الأخرى كتقديم المفعول على الفاعل أو الحال على ذي الحال.

#### ٢-٢-١. الحذف

ففي البيت الثانى هناك حذف الجار والمجرور في "سبى الحجى متي" حيث حذف "متي" لذكر قرينته السابقة، وهناك حذف الفاعل وتوظيف الأفعال بصورة مجهولة في غير واحد من أبيات النص، فلربما هذا يدلّ على عظمة شأن الممدوح، ومدى قدسيّته التي جعل الشاعر لا يتفوّه باسمه صريحاً و لا يقلّل عن هذه القداسة ومكانته المرموقة. أمّا بالنسبة إلى أسلوب الكلام فالأسلوب الغيابي مسيطر على كافة أجزاء الشعر؛ حيث لم يحد الشاعر إلى الأسلوب الخطابي، والتكلم، مراعاةً لشأن الممدوح، ومقامه، واحتفظ بالأسلوب الغيابي صيانةً لمكانة الممدوح.

#### النتيجة

إنَّ هذا البحث قد انتهى إلى نتائج نوجزها على النحو التالي:

- □ بناء على ما تقدّم إن عملية التغريب الذي يفرق بين اللغة الأدبية و اللغة المألوفة اليومية حصلت في هذا النص من خلال التوازن، وما يرتبط به، وقضية الإنزياح بجانبه.
- □ من خلال توظيف المنهج الشكلاني في تحليل قصيدة "لامية الكرد" يتّضح لنا أن الشاعر استخدم التوازن في أجمل صورته، وأروعها للتعبير عن تجربته الشعرية، فبرز التوازن الموجود في صورة التكرار الحرفي، والجناس، والتقابل و... أو في الجملة ما يطلق عليه ثورة الكلمات.
- □ هناك أنواع من التناص الفني في نّص اللامية، تدلّ كلّها على مدى إلمام الشاعر الكرديّ بالأدب العربي و روائعه القديمة ومدى اهتمامه بلغة الدين بعيداً عن لغته الأمّ.
- □ قلّت ظاهرة الانزياح بنوعيها الإستبدالي، والتركيبي في النص الشعري، فيبدو أن موضوع المدح، منع الشاعر الصوفي عن التغييرات الجذرية الفنيّة في بناء النص، فالتزم بعدم الخروج عن نسيجه المألوف.

□ ففى الجملة إنّ المهيمن أو الوجه الغالب على هذه القصيدة، هو الموسيقى الداخلية التي أعطت سائر العناصر التحفيز و جعلت النص في مستوى النص الأدبي.

#### المصادر

ابن منظور (٤٠٨ق)، **لسان العرب**، المجلد العاشر، الطبعة الأولى، بيروت: دار إحياء التراث العربي.

إغيلتون، تري (١٩٩٥م)، نظرية الأدب، مترجم: ثائر ديب، الطبعة الأولى، دمشق: وزارة الثقافة.

ايناس، عياط (٢٠٠٠م)، إناس عاظ، استراتجيه التلقى الأدبى في الفكر النقدي المعاصر، رسالة ماجستير، جامعة الجزائر.

بركات، وائل، و غسان السيد (٢٠٠٤م)، إتجاهات نقدية حديثة و معاصرة، دمشق، منشورات جامعة دمشق.

البستاني، فؤاد أفرام (٢٤٧٧ق)، المجاني الحديثة، الطبعة الأولى، ج٢و١، منشورات طليعة النور.

توفيتان، تودوروف (١٩٩٣م)، نظرية المنهج الشكلى (نصوص الشكلانيين الروس)، ترجمه: ابراهيم الخطيب، الرباط، الطبعة الأولى. الشركة المغربية للناشرين المتحدين.

الجيلاني، حلام، «المناهج النقدية المعاصرة من البنيوية إلى النظمية»، الموقف الأدبي، العدد ٤٠٤، كانون الأول ٢٠٠٤، اتحاد الكتاب العرب بدمشق www. awu-dam. org.

الحسيني، راشد بن حمد بن هاشل (٢٠٠٤م)، البني الأسلوبية في النص الشعري، الطبعة الأولى، لندن، دار الحكمة.

الربداوي، محمود (د. ت)، مجلة التراث العربي، دمشق، العدد ٨٣-٨٤.

الطرابلسي، مُحَّد الهادي (١٩٨١م)، خصائص الأسلوب في الشوقيات، منشورات الجامعة التونسية، تونس.

\_\_\_\_\_، حوليات الجامعة التونسية.

القرداغي، مُخَّدعلي (٢٠٠٢م)، ورود الكرد في حديقة الورد، الطبعة الأولى، اربيل، آراس.

وهبة، مجدي (١٩٧٤م) معجم المصطلحات الأدبية، الطبعة الأولى، بيروت، مكتبة لبنان.

#### 1. Dominant

#### المصادر الفارسية

ايو تاديه، ژان (۱۳۹۰ش)، نقد ادبي در قرن بيستم، مترجم: مهشيد نونهالي، چاپ دوم، تهران: نيلوفر.

به حره كه يى، ملا طاهر ملاعبدالله (٢٠١٠م)، ميژووى زانايانى كورد، چاپ اول، اربيل: چاپخانهٔ آراس.

بيدل (١٣٨٦ش)، ديوان، مقدمه و ويرايش: محمد سرور مولايي، چاپ اول، تهران، نشر علم.

حمدى، برهانالدين (١٣٨٨ش)، قصايد سه گانه (لامية العرب، لامية العجم و لاميّة الكُرد)، چاپ اول، سنندج: پرتو بيان.

شفيعي كدكني، محمدرضا (١٣٩١ش)، رستاخيز كلمات، چاپ اول، تهران، نشر سخن.

\_\_\_\_\_\_ موسيقى شعر، ، چاپ اول، تهران، انتشارات توس.

شمیسا، سیروس (۱۳۸۱ش)، شاهدبازی در ادبیات فارسی، چاپ اول، تهران، انتشارات فردوس.

\_\_\_\_\_(۱۳۸۸ش)، نقد ادبی، چاپ سوم، تهران، نشر میترا.

صفوی، کورش، (۱۳۹۱ش)، چاپ اول، آ**شنایی با زبان شناسی در مطالعات ادب فارسی**، تهران: علمی.

\_\_\_\_ حاب اول، تهران: علمي. و مطالعات ادبي، چاپ اول، تهران: علمي.

مدرس، عبدالکریم (۱۳۶۹ش)، دانشمندان کرد در خدمت علم و دین، مترجم: احمد حواری نسب، چاپ اول، تهران: مؤسسه اطلاعات.

مرادی، محمدرئوف (۱۳۸۲ش)، زندگینامه و خدمات علمی و فرهنگی عبدالحمید بدیعالزمانی کردستانی، چاپ اول، تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی.

منصورى، زينب (٢٠١٠م)، ديوان أغانى أفريقا لمحمد الفيتورى، دراسه أسلوبية، رساله مقدمه لنيل شهاده الماجيستر، الجزائر، جامعهٔ الحاج لخضر، كليهٔ اللغهٔ و الأداب.

Warner, N. O. (1982). In Search Of Literary Science the Russian Formalist Traditon, In Pacific Coast Philology, No.

- Steiner,P, (1995), Russian Formalism, In The Combridge History Of Literary Criticism, R. Selden (ed), Cambridge University Press

# خوانشی فرمالیستی بر قصیدهٔ لامیة الکرد از امرؤالقیس کردها حسام الدین خاکیور '، علی باقر طاهری نیا '، مژگان نوح نژاد "

۱. دانشجوی دکتری زبان و ادبیات عربی دانشگاه تهران

۲. استاد گروه زبان و ادبیات عربی دانشگاه تهران

٣. دانشجوی دکتری زبان و ادبیات عربی دانشگاه آزاد اسلامی واحد آبادان

### چکیده

موضوع بررسی ادبیات نزد فرمالیستها خود ادبیات نیست، بلکه ادبی بودن متن است؛ یعنی ویژگیهایی را بررسی می کنند که ادبی بودن متن را نشان دهند، به دور از عوامل خارجی با تأکید بر خصایصی که زبان متن را از زبان عادی روزمره تمییز می دهند و متن را از تمام زمینههای خارجی مستقل می گردانند. این نوشتار می کوشد که با استفاده از روش توصیفی تحلیلی به بررسی قصیده لامیة الکرد شیخ سلیم تخته ای (۱۲۷٤، ۱۳۳۷ه ق) متخلص به سالم سنندجی و مشهور نزد علما و ادبای کرد به امروءالقیس کردها بپردازد. شاعر در این قصیده توازن زیبا با شاخههای مختلف آن و پدیدهٔ آشناییزدایی در دو سطح جانشینی و همنشینی را برای بیان آنچه در درونش نسبت به ممدوح غلیان دارد، به کار می گیرد. از نتایج این نوشتار این است که تقابلهای دوگانهٔ متعلق به نزاع قلب و عقل بخش زیادی از قصیده را به صورتی دیالکتیکی در برگرفته، به گونه ای که عقل ـ در پایان مقطع اول که مقطع شبه تغزلی قصیده است ـ در برابر قلب شکست می خورد، این در حالی است که در مقطع دوم قصیده، آنگاه که شاعر در موضوع اصلی شعر داخل می شود که مدح شیخ ضیاءالدین است، از جوانب شاعر در موضوع اصلی شعر داخل می شود که مدح شیخ ضیاءالدین است، از جوانب زیبایی شناسیک متن کاسته می شود.

كليدواژهها: امروءالقيس كردها؛ سالم سنندجى؛ لامية الكرد؛ فرماليسم.

<sup>1.</sup> h.khakpoor@ut.ac.Ir

<sup>2.</sup> btaheriniya@ut.ac.ir